# トバ・バタックの祖先祭祀における媒介者としての女性

――父系出自体系と非対称的姻族関係との関連から-

池上重弘

キーワード:インドネシア トバ ・バタック 非対称的姻族関係 女性 祖先祭祀

#### はじめに

タック社会の事例を検討している。 換されるとしたのである。 受け取る集団に対し霊的優位性を持ち、前者から贈与される女性的な財と後者から贈与される男性的な財が双方向的に交 留保付きながら沖縄)のような「オセアニア型」の社会では兄弟と姉妹の関係が焦点となり、姉妹および姉妹の女系子孫 換されるかに関心を持った馬淵東一[一九七四]は、アジア・太平洋地域の諸社会の民族誌から「オセアニア型」と「イ が兄弟および兄弟の男系子孫に対して霊的優位に立つのに対し、「インドネシア型」の社会では、妻を与える集団が妻を ンドネシア型」という親族関係・親族儀礼の範型を析出した。サモア、トンガ、フィジー、アドミラルティ諸島 姻族間の男方・女方における霊的・儀礼的優劣が親族関係のいかなるレベルで表れ、両者間でどのような種類の財が交 馬淵は「インドネシア型」の典型として、 東部インドネシアの父系社会に加え、 スマトラのバ (そして

・バタック社会については、すでに一九三〇年代から、オランダのレイデン学派に属する研究者たちによって親族

精緻化され、妻の与え手側と妻の受け手側との間で女性が担う枢軸的役割(pivotal role)をめぐる考察がより徹底される ようになった[例えば Van Bemmelen 1992 ; Bovill 1986 ; Niessen 1984 ; 1985 ; Sherman 1987]。 族結合における女性の地位にも関心が払われてきたが、一九八〇年代以降の研究では、 族関係が儀礼時における贈与財の交換や給付体系と結びつく点が明らかにされてきた [Fischer 1936; Van Ossenbruggen 体系・婚姻体系に関する論考が発表されており、妻の与え手側は妻の受け手側に対して霊的優位に立つとする非対称的姻 1935; Vergouwen 1964]。オランダ時代の研究でも、トバ・バタック社会における姻族関係の重要性が十分認識され 姻族関係の性質についての理解が 姻

に 前のトバ・バタック社会では広く行われていた、霊媒を通じた祖霊との交流である。本稿ではまずトバ・バタック社会に 観と植民地統治以前の威信体系に由来しつつも、 おける出自集団の性質と姻族関係の特質について述べたうえで、改葬儀礼に関しては、 の中で新たに意味づけされ、 祀に焦点を絞り、そこでの女性の位置づけについて考えたい。ここで祖先祭祀として取り上げるのは、 る女性の位置づけは必ずしも明らかにされていない。そこで本稿では、 **【の調査に基づいて書かれた文献およびそれらを参照した記述に依拠しながら、** しかしながら、これらの研究では社会構造上の女性の位置づけに関する考察に力点が置かれており、 女性はどのような位置づけによって儀礼的実践に携わるかを明らかにし、 今日ますます隆盛している改葬儀礼と、②キリスト教浸透後はほぼ消滅しているが、 キリスト教浸透以後の宗教観念と植民地支配確立以後の社会経済的変化 筆者がこれまで中心的な関心を抱いてきた祖先祭 女性の関与の仕方について検討したい。 祖霊との交流に関しては、 女性を媒介とする関係がどのよう ①土着宗教の霊魂 儀礼の場面におけ オランダ時 それ以

### 一 出自集団の性質

しかしアダットは狭義の「法」 嶼部の多くの社会と同様 トバ 的側面の規定にとどまらず、 ・バタック社会においても、 親族関係や姻族関係における権利と義務の規定、 慣習法に関わる諸事項はアダット

係が、 域のみならず、 おいて核心的重要性を有するのである。 上の関係と直接結びついている [Vergouwen 1964: 42-43]。そして非対称的婚姻を通じて形成される父系出自集団間 タックのアダットを特徴づけるのは、父系出自体系と非対称的姻族関係である。 |儀礼の手続き等を含み、 トバ・バタック人の社会関係、 統治と土地保有、 可塑性と柔軟性を伴いながらも社会関係を律する諸規範の体系として機能してい 婚姻と祖霊崇拝、 とりわけアダット儀礼(婚姻儀礼、 しかし、 婚姻とそれを契機に成立する姻族関係の検討に先立ち、 司法権の行使、 居住地や土地耕作など全てが、 葬儀等アダットに則って行われる儀礼) トバ・バタック社会では 父系出自に基づく系 姻族関係を結ぶ 相続法の の文脈 ١ (の領 バ の 関

単位となる父系出自集団の性質について明らかにする必要がある。

の変更を伴う養取が行われることはない。 るいは夫方居住・妻方居住の違いに関わりなく、 インに従い父から子(息子と娘)へと継承される。 人名(現代ではそのうち洗礼名が通称として用いられることが多い)とマルガ名から構成されるが、 にとっては「姓」に相当するマルガ名がマルガへの帰属の表徴となる。全てのトバ・バタック人の名前は、 ンタック バタック以外の民族集団の者を擬制的にトバ・バタックの親族関係の中に取り込むような例外的な機会以外、 (Simanjuntak) ク社会における父系出自体系を端的に示すのが、 シアハアン(Siahaan)などのような固有名を持った父系出自集団であり、 また、 子は常に父のマルガに帰属し、父から受け継いだマルガ名を名乗る。 後述する特殊な場合以外、 婚資の多寡や支払いの完了・未了、 マ ルガ (marga) 婚姻に際して女性のマルガが変更されること の存在である。 夫方・妻方の社会経済的地位 マルガ名は父系出自の マ ル トバ・バ ガ は 一つ以上の個 タック人 マ マル ンジ ガ ٢ あ ラ

とめる試みがなされている。 多くのトバ・バタック人はマルガの始祖から自己に至る父系ラインの系譜を知っており、いくつかのマ 先に挙げたシマ 今日、 ۲ バ ンジュンタッ バ タック人の姓として用いられるマルガは、 ク・マルガの場合、 系譜に異説が唱えられることもしばしば生じるし、 現在の壮年層からみて十五世代ほど遡った父系祖先が始祖とされている。 概して十数世代から二十世代ほどの世代深度を持 系譜に不明瞭な部分が認められる場合も ルガでは系譜をま う。 例 えば

はない。

少なくないが、 その次の世代におけるそれぞれの祖先の出生順を確認することにより、兄弟関係を敷衍した親族呼称と行為規範に従 同 !マルガの同じ世代に属する二人の男性が出会ったとすると、たいていの場合はまず共通する祖先を特定

う。

とスンバ 族を統合するレベルのみならず、 状況により、父系氏族よりも上位の集団概念にも、また下位の集団概念にも用いられる。 することにしよう。 [Vergouwen 1964: 21-24]° とラジャ・イスンバオン(Raja 成神話によれば、トバ湖西岸にあるプスック・ブヒット な定義が困難なカテゴリーであり、 ١ バ (Sumba) また後者の場合では、父系氏族の下位分節に相当するリニージが新たに独立したマルガと認知されるようにな タック社会における集団帰属を規定するうえでマルガが重要性を持つことは疑いない という名称で識別される最上位のレベル Batak) トバ・バタック人がマルガと言う場合、 いま仮に、今日のトバ・バタック人の姓となっているレベルのマルガを「父系氏族」と規定 が全バタックの始祖であり、彼の二人の息子であるグル・タテアブラン(Guru Tateabulan) Isumbaon)の子孫が幾重にも枝分かれして今日のマルガを形成しているのだという シ・ラジャ・バタックの二人の息子たちをそれぞれの始祖とし、 伸縮性と柔軟性を伴った概念として理解されなければならない。 (Pusuk Buhit)という小高い山の中腹に降臨したシ・ラジャ・ 通常は父系氏族レベルのものを指すが、マルガという概念は (世代深度は二十五世代ほどに達する) 前者の場合、 が、 もマルガと称されるこ ロントゥン (Lontung) 同時にマ トバ・バタックの創 いくつかの父系氏 ル ガ は 正 確

織や氏族のリーダーを持つこともないうえ、氏族成員が儀礼的目的のために定期的に参集することもないのである。 おい しての強 その居住地域はトバ・バタックの故地だけに限定したとしても広範囲に分散している。 ては重要な意味を持つ協同集団として機能することはない。 連帯感が認められ、 外婚単位として意識されているが、父系氏族としてのマ 父系氏族として土地を共有することはない. 彼らの間には始祖を共有する者と ルガは、 通常の村落生活 公的な組 の文脈

少なくとも十数世代は遡る世代深度から容易に想像されるように、父系氏族としてのマルガの成員は膨

大な数に及び、

世代深度が数世代しかない小規模リニージがマルガという名称で指示されることもある。

ることが生じるし、

と同 にしたい。 する。 割を担う単位である。これは、 定された地理的範囲に居住し、 関係をたどりうる父系リニージである。多くの場合、 ۲ 時に、 バ ・ バ 地縁(フタ居住) 地縁的リニージは、 タックの村落生活における主要な協同集団は、 アダット儀礼におい と血縁(父系出自)を共有するこのような協同集団を本稿では「地縁的リニージ」と称すること 壮年層から見て三、四世代上の父系祖先を共有するリニージがこのような協同集団を構成 水田やフタの土地を共同管理する単位であり、日常的な対面関係を持つ互助的集団である リーチ [一九七四:一一〇] が指摘するように、 て主催者集団を構成し、 フタ 他の地縁的リニージが主催するアダット儀礼におい 夫方居住の原則に基づいて地縁を共有し、 (huta)と呼ばれる集落ないしそこから派生した集落を含む限 地縁的リニージが婚姻を取り決め姻族関 なおかつ明確な系譜 · て統 的 な役

## 二 婚姻規則と姻族関係

.を形成する単位となることに拠っている。

### (一) 婚姻規則

婚前と同じマルガ名を名乗り続けるが、女性はそれまでのマルガ名ではなく、出身地名やリニージ名を新しいマルガ名と るようになった後も、 して名乗るようになる。またこれとは逆に、かつてひとつのマルガだったものが分節し、別々のマルガ名を姓として用い たとえ同じマルガの成員であっても出身地やリニージの異なる男女間で結婚が生じることがあり、 バ ・バタック社会においては、 マルガ内婚は厳しい禁忌の対象とされるため、 親マルガから派生した子マルガ間での婚姻を忌避する場合がある。 父系氏族レベルでのマルガ外婚の原則が認められる。 自己のマルガ成員以外から配偶者を選択することになる。こうして ただし規模の大きい しかしこれらは例外的であり、 その場合男性は結 マ ル ガ の場

ル

ガの異なる二つの地縁的リニージの間に「妻の与え手」(wife-giver) と「妻の受け手」(wife-receiver) としての関

「妻の与え手」という意味でしか用いられないが、「ボル」は元来「娘」を意味する言葉である。 係が形成される。トバ・バタック社会では前者はフラフラ(hula-hula)、後者はボル(boru)と称される。「フラフラ」は

母方交叉イトコ)との結婚が厳格に禁止される。すなわち、男性は彼の属する地縁的リニージの女性が婚出した先の地縁 として回避されるのである。この結果、二つの地縁的リニージ間で形成される姻族関係の性質は不可逆性、 の水を上流に押し戻す」(pasuhar aek tu julu)ものと表現され [Niessen 1985: 84]、フラフラ‐ボル関係に混乱をきたす る婚姻であるとして認められない。このような婚姻は、「岩を山に押し上げる」(manggulang batu tu dolok)ないし「川 的リニージから妻を迎えることは許されないのであり、女性がボルからフラフラの方向へ婚出することはアダットに反す の女性(類別的父方交叉イトコ)との結婚、女性にとっては「母の兄弟の息子」(MBS)を含むカテゴリーの男性 関係を逆転させるような婚姻の禁止である。これにより、男性にとっては「父の姉妹の娘」(F2D)を含むカテゴリー マルガ外婚と並んで強制力の強いもうひとつの婚姻規則は、地縁的リニージ間ですでに形成されているフラフラ 非対称性を帯 (類別的 ` - ボ ル

交叉イトコ)も含意する。狭義のパリバンとの婚姻は、男性から見ると母の出生した地縁的リニージから妻を迎えること と訳しうるボル・ニ・トゥラン(boru ni tulang)を意味するが、広義には母のマルガに属する同世代の女性 れる婚姻である。 トバ・バタック社会において理想の婚姻形態として強調されるのは、パリバン(pariban)と称される人々の間 親の世代での姻族結合を再強化し、婚姻によって築かれた連盟関係を安定化させるものとして理想視されるので 男性から見た場合のパリバンは母方交叉イトコ(MBD)を指す。 狭義のパリバンは「母の兄弟の娘」 (類別的母方 でなさ

広げてもその割合は一五%であった[Bruner 1959: 120]。また、一九八○年代にトバ湖に浮かぶサモシル島で行われた調 た調査によれば、 厳密な意味での母方交叉イトコ婚はまれにしか起こらない。 母の兄弟の娘との婚姻生起率は二・三%と低く、男性が母と同じマルガから妻を迎える結婚まで範囲を トバ湖南岸に位置する村で一九五〇年代に行わ

査でも、一二一例の婚姻のうち、 [Sherman 1987: 868]° 母の兄弟の娘との婚姻は九例(七・四%)、 母と同じマルガの女性が妻となっていたの

= %

だった

なければならない。 と結婚しようとする場合、 の事実は必ずしも婚姻イデオロギーにおけるパリバン婚の重要性を減ずるものではない。 して儀礼的贈与をする場面が認められる。これらの点から、 このように、 類別的親族名称でパリバンと称される範囲まで広げたとしても、パリバン婚の実際の生起率は低い そのような結婚の場合、 事前に母方オジのもとを訪問して共食の機会を持ったうえで伺いを立て、 婚姻儀礼において、夫方の両親と妻方の両親が並び立ち、 婚姻の実態とは別に、パリバン婚がトバ・バタック社会にお 男性が母の兄弟の娘以外の女性 彼からの祝福を受け 夫の母方オジに対 が、こ

ける婚姻の理念型となっていることが理解できる。

環的な婚姻連鎖が生じるとする閉鎖的モデル [一九七八] 取ってみると、 おいてさまざまに異なる多数のマルガの地縁的リニージと姻族関係を結ぶことにより、 ここまででトバ・バタックの婚姻規則について、①マルガ外婚の原則、 連盟関係の多角化が図られている場合が多い。その意味で、 ③男性から見た場合の類別的母方交叉イトコ婚の理念的優越、 のいう ③の規則によって既存の姻族結合を更新することが期待されつつも、 「一般交換」のモデル ――三つ以上の集団間で母方交叉イトコ婚が超世代的に繰り返されることで循 ――に適合するものとして理解することはできないのである。 トバ・バタックの婚姻体系を、 という三点を指摘した。 ②男性から見た場合の類別的父方交叉イトコ婚 現実には②の規則に反しない限りに 新しい姻族結合を創成する方向 地縁的リニージを単位に レヴィ゠ ストロ ース

### ダリハン・ナ・トル

呼ばれ、 ド ンガン そのフラフラとボルとを含む三者は、 (dongan tubu) ないしドンガン・サブトゥハ 「三つのかまど石」を意味するダリハン・ナ・トル トバ・バタックの社会生活全般において緊密な関係を有する。 (dongan sabutuha) と称される自らの地 リニージ (9) この関係

アダット儀礼の文脈はもちろんのこと、

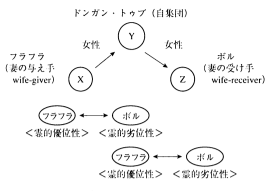


図 1 ダリハン・ナ・ トルの関係

非対称性は霊的優劣と結びつけて考えられるため、

は霊的劣位性が付与された関係として規定される。

ラ、

YはXにとってのボルに相当する。

トバ

•

バタック社会におい

ては姻族関係

0

XはYにとっ

てのフラフ

XとYの間では、

Xは霊的優位

存在している。

例えばXとYとの関係について見た場合、

モ 1

·デルである。 (E)

し

かしこの中には、

図1の下部に描かれるように、

紐

の 二

一幅対が

からなる

ジを中心に、

姻族関係で結びついたフラフラのXとボルのZとの三幅対

をモデルで示すと、

図 1

の上部のように描くことができる。

Y と 記

した地

縁

的

リニ

性

Y

が2に対して霊的優位性を有するとみなされる。 してみると、 は恒久的な属性として固定化されることにはならない。 な姻族結合の Yは2にとってのフラフラ、2はYにとってのボルになり、 網 の目の中で、 ある時にはフラフラとして、 こうしてトバ・バ YとZとの関係に視点を移 ところがYの霊的劣位性 またある時はボ タッ ク人は 今度はY ル とし 複

最も ンディ ったり一 活 た 尧 タ の持つ力の 時 か ック社会では生者の肉体に宿る魂はトンディ · 的 フラフラが ·顕在的: に肉体 表 を離 n な形態で表 はサ ボ n ル るし、 に対 ラ れたものであるとの理解を示し、 して霊的優位性を有するとする観念は、 (sahala) 死に際しては肉体から完全に離れ去ると考えられる [Vergouwen 1964: 79-81]。 次にフラフラとボルの二幅対における非対称的関係 という言葉で表現される。 義務を遂行することになるのである。 (tondi) と呼ばれる。 勇敢な者、 フェルハウエンは、 トバ 多くの財を持つ者、 • 病気の時や夢を見る時にはトンディ バタックの霊魂観に則して説明され サハラとはトンディの持 の性質につい 首長としての てより詳細 権力を握 ま つカ は た 弱 に検 が る ま ŀ

討

7 雑

0

権利

者

は 強

万

なサ

ハラを有すると考えられる一方、

特定の個

人の資質とは関係なく、

父は子に対して、

祖父は孫に対し

そ

サハラによってボ

ルのト て、

してフラフラは

ボボ

ルに対してサハラを有すると述べている [ibid.: 83]。フラフラの有する強い

ため、 や儀礼進行中の下働き的な作業での助力が義務づけられる。 的文脈において必要が生じたとき(例えば家の改修など)、その能力に応じてフラフラを経済的に援助することが期待され て無礼に振る舞ったり、 を呪詛する方向にも働きうると考えられているため、 える神」(Debata na tarida)と表現する者がいる。このようにフラフラは祝福の源泉であり繁栄と幸福の供給者とされる(ヒリ また儀礼に際しては金銭的貢献と並んで、 ボルはフラフラを敬仰し、 が強化され、 るのである。 その結果ボルのサハラも強まるという観念に基づいて、 反抗したり、フラフラの忠告や希望を無視したりすることがないよう、注意を払う。 フラフラは神の代理者であると言われることがあり [ibid.: 55]、今日でもフラフラを フラフラから祝福・加護を授かることを期待する。 共食の折りに客に提供する食事の用意をはじめとしたさまざまな準備作業 ボルはフラフラと調和的な関係を保とうと努力し、フラフラに対し フラフラの霊的優位性に関するイ しかし他方で、フラフラの力はボル ボルは日常 · メ ー 「目に見 ジ が 形

giving)」集団なのではなく、 負債状態は婚姻時におけるボルからの婚資の支払いで解決されるものではなく、その後の非対称的な互酬的交換を継続さ という意味で、 ジから女性を迎えなければならない。次世代の子供を生むという形での婚入女性の貢献なくしてはリニージが存続しない 女性を婚出させたという点に起因している。 せることになる。 ルはフラフラに対して「永続的な債務―決して返済しきれない負債」を負ったとみなされる [Bruner 1983: 67]。 フラフラとボ 夫方の地縁的リニージにとって「繁栄の源」と考えられている。フラフラはボルにとって単に「妻を与える(wife に続は、 婚入女性および彼女の生殖力を霊的力(サハラ)によって保証・強化するとされる妻方の地縁的リニージ 当事者間の交換を継続させ、 ル リーチ との間に見られる儀礼的・社会的局面での非対称的な関係は、 [一九九一:一九五一二三〇] がより抽象的なレベルで議論しているように、 後者に「命をもたらす(life-giving)」集団なのである [Bovill 1986: 124]。このことにより 地位の不平等性を明示し、それに伴う「力」の移動を促すことにつながるの トバ・バタックの婚姻規則により、 自リニージの永続のためには外部リニー 何よりもまず、 フラフラが ボ ルに対して この

である。

### (三) ウロスとピソピソ

と総称される。 会に繰り返される。 フラフラとボルとの間 フラフラからボルへの贈与財はウロス(ulos)、ボルからフラフラへの贈与財はピソピソ(piso-piso) .における贈与財の交換は婚姻を契機に開始されるが、その後も両者が関与するアダット儀礼の機

る。布と未調理の米、そして水田は、トバ・バタックの神話に基づく象徴的世界観においては女性性と結びつき、四 № [Bruner 1983: 68; Lando and Thomas 1983: 60-61]° のに対し、ボル側からの贈与財はフラフラの体に滋養を与え、フラフラを「(財政的に) されることはない。 調理された米飯が、 されることはないが、布に対する返礼として金銭が贈与される。この他に、フラフラから与えられる未調理の米に対して 1986: 122]。これに対してピソピソは、元来は刃物を意味するピソ(piso)という言葉に由来する。トバ・バタックの する女性が少なくなり、工場で製造されたウロスが安く出回っているが、儀礼時に贈与される場合は手織のウロスが選好 話によれば鍛冶は男性神の仕事であり、今日でも男性の領域に属する [Niessen 1985 : 117]。儀礼中では刃物自体が贈与 の概念のもとにまとめられる [Niessen 1985: 114-146]。また魚料理と鶏肉料理も豊饒性の象徴とみなされている ソ・ラ・ブルック(ulos na so ra buruk、「すり切れないウロス」の意)と称される水田がフラフラから贈与されることがあ ウロスとは、 ウロスと総称される贈与財にはこの他に末調理の米、魚料理や鶏肉料理が含まれ、場合によってはウロス・ナ・ 字義通りには、トバ・バタック女性が織機を使って織った伝統的織物を指す。 フラフラによって与えられる贈与財はフラフラのサハラを転移させ、 魚料理や鶏肉料理に対して豚、牛、水牛などの畜肉料理が供される。水田がボルからフラフラに贈与 援助する」ものと考えられてい ボルの魂を強化する性質を持つ 現在ではウロス織りに従事 [Bovill

されている。「ウロス」と「ピソピソ」という範疇に財を分類する基準は単純に生産段階の分業に依拠しているわけでは

このように「ウロス」と「ピソピソ」は、贈与財の品目やその象徴的意味合いが異なりながらも互酬的交換として意識

な トワークを再強化する役割を帯びた交換は、物質的な意味合いにおいてよりむしろ象徴的意味合いにおいて重要性を有す ラとボルの非対称性が絶えず確認され、フラフラからボルへ象徴的「力」が転移されると考えられている。 と「ピソピソ」がそれぞれ「女財」、「男財」としての性格を有することは明らかであり、これらの交換を通じて、 いるのである。「女財」、「男財」に相当するローカル・タームは用いられないが、トバ・バタック社会における「ウロス」 前者は「妻の与え手側」(つまり女方)、後者は 「妻の受け手側」(つまり男方) から贈与される財として認識されて 姻族間のネッ フラフ

# (四) フラフラ - ボル関係の中の女性

るのである。

場合を除けば、 任の一端を担うのであり、能力に応じた経済的援助(水田の貸与や贈与)や必要に応じた精神的援助(夫の虐待に対する介 [Vergouwen 1964:44] と記すように、 彼女に対する父の愛情、 ガは原則として変更されず、 地縁的リニージ成員との強い結びつきの中に置かれ、彼女が生んだ子供は夫のマルガに帰属する。 たちが住む夫方の集落において新しい生活を始めることになる。既婚女性は日常生活においては夫をはじめとした夫方の けにあるかを明らかにしたい。トバ・バタック社会では夫方居住が原則とされるため、 前節までで地縁的リニージ間の関係として論じてきたフラフラ-ボル関係において、 一般に女性は婚姻を契機にそれまで生活していた集落を離れ、夫の地縁的リニージに属する成員とその妻 彼女の兄弟たちとの絆、属していたリニージ成員との関係がにわかに途絶するわけではない」 出身の地縁的リニージとの結びつきも維持される。フェルハウエンが「女性が結婚しても、 女性の出身リニージ成員(とりわけ父と兄弟)は彼女の婚出先での生活について責 都市居住者や一部の妻方居住婚の 女性がいかなる位 しかし彼女自身のマル

うに、 既婚女性は、 この点は既婚女性がマルガの自己同定をする際に顕著に現れる。 フラフラ - ボル関係にある二つの地縁的リニージの間で、 両義的位置づけにある。 ①「あなたはどの (マル ニッセンが指摘するよ がの) ボ ルですか」

在や夫婦間の問題に対する忠告)

が期待される。

担う立場にある [Bovill 1986: 118; Niessen 1985: 75]。婚出した女性を媒介に形成された二つの地縁的リニージ間の関係 既婚女性とその夫(および彼女が生んだ子供たち)は、女性の出身リニージから「妻の受け手」という意味で「ボル」と呼 は ンタックに変更されるわけではないが、日常生活でも儀礼的局面でもシマンジュンタック・マルガの夫とその妻としてひ ばれる。先の女性が例えばシマンジュンタックというマルガの男性と結婚したとすると、彼女自身のマルガがシマンジュ とすると、彼女は「娘」という意味での「ボル」という語をマルガの前に付し、ボル・シアハアンと名乗る。その一方で、 のマルガですか?」(Marga aha do hamu?) と尋ねられると、今度は夫のマルガを答えるのである [Niessen 1985: 75]。 はいるが、どちらにとっても完全なメンバーではないため、本質的に両義的な位置づけにあり、 と呼ぶようになる。右の②で女性が夫のマルガを答えるのは、夫婦をひとつの単位とみた場合の自己同定に基づく。 とつの単位とみなされるようになり、夫と共に、自分が出生した家族や地縁的リニージを「妻の与え手」つまりフラフラ 右の①の場合は「あるマルガの娘」としての自己同定に立脚した回答であり、ある女性の父のマルガが仮にシアハアンだ (Boru aha do hamu?) と尋ねられると、 このように、既婚女性はフラフラとボルの関係にある二つの地縁的リニージの間に位置し、その両方に結びつけられて 儀礼時になされる非対称的な贈与交換によって確認・再強化され、 既婚者か否かにかかわらず、 女性は父のマルガを答える。 世代を超えて継続してゆくのである。 それゆえに媒介的役割を 一方、②「あなたはど

### 三 改葬儀礼と女性

# 一) 改葬儀礼の宗教的・社会経済的動機

る死者の地位は、 トバ バ タックの改葬儀礼は複葬慣行における二次葬としての性格を有する。 子孫による崇敬の如何およびその具体的表現としての供物の提供や供犠、そして改葬儀礼の執行に依存 土着宗教の霊魂観によれば、 冥府におけ

るが、その背後には、 替えた。今日のトバ・バタック人は、 献呈のような異教的儀礼内容の排除を条件に、キリスト教徒となったトバ・バタック人による改葬を容認する方針に切り 道協会は一九世紀後半の布教当初、祖先崇拝と結びついた改葬儀礼を禁止したが、二〇世紀初頭になると、 する一方、 合性を強調する。 ぇ」)を引き合いに出しながら、 生者の運命も祖霊の影響下にあるとされていた。 キリスト教イデオロギーに則ったこうした言説においては祝福と加護を授けるのは 祖霊への崇敬の対価として祖霊からの祝福と加護を受けるとする土着宗教の祖霊観の継続も認めら 改葬は聖書に定められた戒律の儀礼的実践であると述べ、改葬とキリスト教教義との適 しばしば聖書の「出エジプト記」に記されている十戒中の第五戒 トバ・バタック社会にキリスト教を広めたドイツのライン伝 神 (「汝の父母を敬 遺骨への供物 であるとされ

れる。

では被改葬者の条件として生前の威徳や財力が問われることはなく、 な層が主催する改葬儀礼が増加し始め、 伝統的威信体系と経済基盤によらずとも社会経済的成功を遂げることが可能になった。一九三〇年代以降、こうした新た 豊富に有することで伝統的経済の文脈においても裕福な立場にある地縁的リニージが、その権力基盤を再強化する機会と を満たした者にほぼ限定されていた。伝統的威信体系において村落首長や呪術師などの有力な地位にあり、 して改葬儀礼を執行していたと考えられる。 子孫に相当する男の孫を有するという系譜上の条件を満たす他に、 二〇世紀初頭にオランダ植民地支配が確立する以前の貨幣経済が未発達な状況下においては、 都市移住者が急増した一九六〇年代以降はその傾向がさらに顕著になった。 しかし植民地支配確立後は、教師や官吏など近代的職業に就業する者が現れ、 生前の威徳・財力・子孫の多さなどの社会経済的条件 系譜上の条件を満たすことが求められるのみである。 実際の被改葬者は、 水田や家畜を

# (二) 改葬儀礼における女性

生家に帰されるが 結婚後の女性は、 そうでない女性は死ぬまで夫方の集落で生活し、 夫方の地縁的リニージの祖霊たちの霊的影響下に入ると考えられている。 死後は夫方の地縁的リニー 子供のない女性はしばしば ジの管轄下にある墓地に

二世代以上に及ぶ場合には男性被改葬者の間に父系出自に基づいた系譜関係が認められる。既婚女性は夫の地縁的リニー 埋葬される。 属する娘たちの遺骨がそのリニージの改葬墓に安置されることはない。(⑸) ジの祖霊として位置づけられ、そのリニージ成員によって改葬される。 ・妻たちに対して霊的影響力を及ぼすものとされている。 死後は夫の霊と共に、彼女の息子たちとその妻たち、 改葬儀礼の被改葬者は通常夫婦を単位としており、 さらに夫を参照点とする父系リニージの男性成員とそ 婚出の如何にかかわらず、 ある地縁的リニージに 被改葬者が

骨された遺骨はフラフラによってウロスに包まれ、主催者集団に手渡されるのである。また、ジャンバルに際しては、 成る。 に ボ ラフラは主催者集団から見て優位な方向とされる右手に座り、ボルは劣位な方向とされる左手に座る。 要な参加者に分配するジャンバル (jambar) である は女性と男性が並び立って儀礼が進行するマノルトルの場面に焦点を絞り、フラフラ-ボル関係の表現と女性の位置づけ は男性が儀礼進行の前面に出ており、フラフラ‐ボル関係は各リニージの男性たちの関係として表出する。そこで以下で を発見するまで順に土を掘り返す。遺骨発見後はボルとして参列した男性たちが穴に下りて遺骨を取り上げ洗骨する。 (manortor)、そして⑤アダット儀礼としての正当性を付与するために、 ついて検討したい ·ルでは受け取る部位が異なり、フラフラはより価値の高い部位を受け取る。しかしながら、 ル関係が表出する。例えば、 改葬儀礼の日数、 すなわち、 ①遺骨の発掘、 供犠獣の頭数等にはヴァリエーションが認められるが、 地中から遺骨を発掘する場面では、フラフラとして参列した男性が最初の鍬を入れ、 ②改葬墓への遺骨の再安置、 池上 一九九五:六七─七○]。これらの各部分においてフラフラ‐ ③豚肉料理の共食、 供犠獣の肉の各部位を一定の分配方法に従って主 通常の改葬儀礼は主として次の五 ④儀礼的踊りであるマ マノルトルを除く各部分で さらにフラフラと 部 分 トル つから 洗 フ

に振り向けられるが、マノルトルの重要性の根拠は所要時間の長さにあるのではなく、霊的優劣関係にあるフラフラと 部が変化した語句である。 ノルトルとは、「 <sup>-</sup>踊り」を意味するトルトル(tortor)という語に動詞化するための接頭辞 時間配分という観点からみた場合、 改葬儀礼におけるほとんどの時間がこのマ (ma-) が 加 ノル わり、 子音の ルのた

め

ボ とフラフラ、 -ルを例にとってマノルトルの詳細を述べる。(ミウ |村に住む同マルガ成員のうちリニージの異なる者たちと踊り交わす場合もある。 ル の間 .で祝福や加護を授受する機会としての象徴的意味合いに求められる。 そして主催者集団とボルとのマノルトルである。紙幅の都合上、ここでは主催者集団とフラフラとのマノル マノルトルにおいては、 しかし核心を占めるのは、 主催者集団 主催者集団 同

楽器オーケストラに対して伴奏を要請し、 に客の側のリニージを代表する男性が主催者集団に対して儀礼的挨拶を述べる。この時、 進行役によって呼び出された客の側のあるリニージが、主催者集団に対面してやはり一列ないし二列に整列する。 団が祖先から受け継いだ家がある集落で行われる。 まずマノルトルがどのような状況下で行われるか確認したい。 (umpasa)と称される四行詩形式の格言を盛り込む。続いて同じ男性がゴンダン(gondang)と呼ばれる伝統的 マノルトルが開始される。 マノルトルに際して、主催者集団は家の前に一列ないし二列に並び、 遺骨を発掘し、 改葬墓に安置した後の儀礼は、 ウッパマ (umpama) ない 催 はじめ

フラフラに近接し、前者が両手の先を後者のあごの下に軽く触れることがある。 フラフラの前を主催者集団が踊りながら進行する。この時も基本的には対面時と同様の所作がみられるが、 を肩の高さで広げるようにして踊り、主催者集団は両手を合わせて合掌するような仕草で踊る。 催者集団がボルに相当する点を改めて確認したい。まず対面したまま移動せずに踊る時には、 (pasu-pasu) と呼ばれる祝福を求める所作である。また、 フラフラと主催者集団とのマノルトルは以下のように進行する。この時の両者の関係は、 後者が前者の肩に手を載せたり前者の頭を両手で包み込むよう これは前者が後者に対してパ 図1の説明で述べた通 フラフラはひじを折り両手 次いで起立したまま踊る 主催者集団 スパ ŋ 主 ス

ングロ 者の肩を包み込み、そのウロスを与える。 フラフラはウロスを掲げ持ったり広げ持ったりして主催者集団の前にかざしながら踊り、 (mangulosi) と称されるこうした所作は、 ウロスはフラフラの持つ霊的優位性を象徴するものと考えられているため、 フラフラの持つ霊威 (サハラの優位性) によって、 その後ウロスで主催者集団の ボルに相当する主

に触れることがある。これは後者が前者に対して祝福を与える所作と考えられてい

. る。

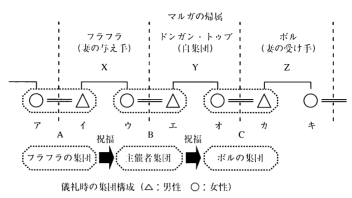


図 2 こおける祝福の授受関係

汝

のト

ンディ

が堅くかつ冷たくあり、

堅くかつ頑健であるように(Pir

(Sai pir ma tondimu)

・ンディ

(boras si

tondi madingin, horas tondi matogu)」という祝福の言葉と共に与えられる。

tondi)と呼ばれ、「汝のトンディが堅くあるように

ィを堅くする米」を意味するボラス・シ・ピル・ニ・ト

デ

て 肉 催

ŋ

n

は

ト

・ンデ

1

・が堅い

(ピル、

pir)」状態と表現される。

フラフラが

口 お

スを与える際にしばしばボ

ルの頭に米粒を載せるが、

この時の米粒は

ト pir ni な

(体的 E 者 集 団

精 成員 神的

健 1

康はトンディが安定することによってもたらされると考えられ

0)

ンディ

を強化するも

のとみなされる。

١

バ •

バ タッ

ク社会では

礼的 合 0 0) フラフラの前を主催者集団 らはフラフラからの祝福 )手の指に紙幣 関係で述べたことが、 以上の記述を念頭に置いたうえで、 装置としてのウロスに注目し、 主催者集団がフラフラに相当することになり、 (ピソピソ)を挟み込む。 今度は主催者集団とボルとの関係にそのまま当てはまる。 「が踊りながら進行する際には、 加護の象徴的表現とみなされている。 7 ブル 目に見えない祝福 主催者集団とボ **|** ルに おける祝福 右でフラフラと主催者集団 ルとの 主催者集団がフラフラ 加護を可視化させる儀 加護の授受関係と マ その返礼として ノ ル ١ ル 0)

その妻の兄弟夫婦および夫の姉妹夫婦との関係を示す単純化されたモデル 参加するフ 婚女性が改葬儀礼の ラフラな い L ボ 主催者集団に ル 被改葬者のうち最上位世代の男性を参照点とする父系リニージの男性成員とその に は数多く 加 わる 0 Ú Ė のは、 1 ジ が包含されるが、 夫の属する父系リニージが主催する改葬儀礼にお (図 2 ) ここでは主催者集団に連なるある夫婦 を用い る。 図2中で縦に引かれ いてで

女性の位置づけについ

て明らかにしたい。

改葬儀礼の主催者集団に連なるの

は

ある。 ٤

儀礼に

へたちであり、

催者集団に属する男性の妻として、夫であるエと共にボルとしての立場でウロスを受ける側に回る。 太い点線はマ が フラフラとしての立場でウロスを与える。 フラのイと同じくXマルガに属するが、 あるオを含むCの夫婦はボ から成るBの夫婦がそれぞれ異なるマルガに属するように、 ガに属することが示されている。 エからなるBの夫婦が主催者集団に連なることになる。 クロスすることにより、 とのマノル 右で述べたように、 フラフラと主催者集団とのマノルトルでは、 ・ルの関係上フラフラないしボルとしての儀礼上の位置づけにある時、 ルガの帰属を示す境界線である。イとウ、エとオ、そしてカとキは、それぞれX、Y、Zと記した同じマル -ルでは、 儀礼時の集団構成は夫婦を単位とするため、 Bの夫婦からCの夫婦にウロスが与えられる。 女性を媒介として二つの父系リニージが結びつけられているが、 ルの集団に連なる。ここではウの女性に注目してみよう。 また、A、 被改葬者の父系子孫であるエの妻として、主催者集団としての儀礼上の役割を担 トバ・バタック社会においては、 В Cで記した点線枠は夫婦の単位を示している。 ウロスはAの夫婦からBの夫婦に与えられる。 妻の兄弟であるイを含むAの夫婦はフラフラの集団、 夫婦間でマルガの帰属が異なることが示されてい エの男性の父系祖先を改葬する儀礼においては、 この場合ウは、 夫の役割に準じて夫と共にウロスの授受に関 既婚女性のマルガの帰属と儀礼時の集団帰属 ウの女性は、 夫であるエの姉妹の夫婦に対して、 既婚女性は、 イの姉妹であるウは 図2では、 マルガの帰属ではフラ 次に主催者集団とボ 夫がダリハン・ 例えばウとエ 夫の姉妹で ウと 主

### 四 霊媒としての女性

わることになるのである。

[Loeb 1990: 90; Vergouwen 1964: 70] や、霊媒を介した祖霊との交流が行われていた。 、湖の北部一帯を故地とするカロ・バタック社会では、イスラムやキリスト教が広まった現在でも土着宗教を信仰する者 キリ 、スト教化 以前 のトバ・バタック社会では、 祖先祭祀の一環として、 屋内祭壇の前でなされる祖霊 バタック諸集団の への なかでも 小規模の供犠

今日では霊媒を介した祖霊との交流は行われていない。そのためここでは文献資料に拠りながら、 のトバ・バタック社会におけるシャーマニズムの様相がより明確になると思われる。 される霊媒の性格を検討したい。ただし、ダトゥ ~おり、 [Kipp 1993: 239-253; Steedly 1993]。しかしトバ・バタック社会では、 (guru) ないしグル・シバソ(guru sibaso)と称される女性シャーマンがトランスを伴う浄化儀礼や治病儀 (datu) と呼ばれる男性呪術師の職能と対にして考えることで、(ஜ) 教会による強い抑圧が長く続いた結果 シバソ (sibaso) と称 かつて

超自然的知識に関する専門家であるダトゥは常に男性であり、厳しい徒弟修行によって秘義を身につけた [Lebar 1972

22]° 霊と交流するために祭司は女性の霊媒であるシバソを用いる」[Lebar 1972 : 22] という記述からうかがえるように、 存在に働きかける呪術師ではあるが、シャーマンではなく祭司としての性格を有していたとみなすべきだろう。「死者の 自然的存在と交流すると考えられていたわけではない [Loeb 1990: 82-84]。したがってダトゥは呪文等を用いて超自然的 ゥの働きかけによって呼び出された死霊は、シバソを介して生者と交流したと考えられる。 において、神々、 て生じる病気の治療、 すること、宣戦布告や儀礼実施に適切な日取りの決定、農耕に影響を与える天候のコントロール、トンディの不調によっ 吉凶を占うため、竹や水牛の角に記号を用いて刻まれたポルハラアン(porhalaan)と呼ばれる暦を解読する術も身に付 字を習得したうえでプスタハに記された秘義を学ぶのである [Loeb 1990: 82-83]。また、農耕作業開始や儀礼の日取りの 使ってプスタハ(pustaha)という樹皮本に記録されていた。ダトゥになるためには先輩のダトゥに弟子入りし、 ける必要があった[Parkin 1978: 218-234]。ダトゥの職能としては、託宣を伝えること、占いや透視によって未来を予言 トバ・バタック社会にはヨーロッパ人との接触以前からすでに独自の文字体系があり、 ソに憑依するのは死者の霊であるとする点で多くの文献の記載は一致しており、 祖霊、 疫病の防御等が挙げられる [Loeb 1990 : 82-84 ; Pedersen 1970 : 32-33]。さらにダトゥは、 精霊等の超自然的存在を呼び出し働きかけることができると考えられていたが、ダトゥ自身が超 いくつかの文献では祖 ダトゥの秘義はその文字を まず文

ると特定している

[例えば Braasem 1951:273;Pedersen 1970:33]。トバ・バタックの土着宗教における霊魂観では、

生

ための方法を尋ねる場合、あるいは紛失物や行方不明者の所在を質す場合等、祖霊に供物を捧げるだけでは不十分とされ 孫がシバソを介して祖霊との交流を試みるのは、災害を防ぐための方法を尋ねたり、子供のできない夫婦が子供を授かる 者に影響を及ぼすのは死霊一般ではなく祖霊であることから、シバソに憑依するのは祖霊であるとみなすべきである。 通じて霊媒としての能力を獲得するのではなく、霊の側が憑依を通じて媒介者としてのシバソを選ぶと考えられていた な部分とみなされていたことを示している [Braasem 1951: 273]。ダトゥの場合とは異なり、シバソは徒弟修行や学習を するバサ(bhasa)に由来しており [Marbun dan Hutapea 1987: 154]、シバソを介した祖霊の言葉の伝達が憑依の本質的 る場合であった [Sibeth 1991 : 66-67 ; Warneck 1954 : 72]。シバソという語句自体、サンスクリット語で「言葉」を意味

夫方リニージに連なる祖先と子孫だということになる。 存続に寄与し、 単に女性の方が霊的交流能力に秀でているとみなされていたからではなく、男児を生むことによって夫の父系リニージの 住により夫の地縁的リニージ成員を軸とした生活世界に身を置くことを考えると、シバソとなる既婚女性が媒介するのは 性であると明記されている [例えば Lebar 1972:22; Loeb 1990:81; Pedersen 1970:33]。既婚女性は多くの場合、 に関する具体的記述の中でも男性を示す人称代名詞を用いるが [Warneck 1954: 71-72]、他の多くの文献ではシバ シバソの性別についてヴァルネックは 父系リニージに連なる祖先と子孫を媒介する存在であるという、既婚女性の構造上の位置づけが投影され 「男性あるいは女性の霊媒」[Warneck 1909:127;1977:30] と記し、 女性が霊媒として夫方の祖霊と子孫を媒介すると考えられたのは 憑依場 夫方居 ソは女

[Loeb 1990: 81; Warneck 1954: 73]°

### むすび

た結果と理解すべきであろう。

本稿ではまず、 トバ ・バタック社会において地縁的リニージが姻族関係の単位となることを示したうえで、 婚姻を契機

性は 礼中の役割に付随する形で祝福・ 劣関係が具体的にどのように表現されるか、 えず確認し連盟関係を深める意味合いを持つ。本稿後半では特に改葬儀礼におけるマノルトルの場面を取り上げ、 は継続してゆく。 に二つの地 ジとの関係の切断を意味するのではなく、 マル ガの帰属と儀礼時の集団構成の帰属が異なることで二つの地縁的リニージを媒介する立場にあるが、 縁的リニージの間で非対称的な姻族関係が形成される点を指摘した。 フラフラとボルとの間の霊的優劣関係を前提とした非対称的贈与財の互酬的交換は、 加護の授受に携わることが明らかにされた。 二集団間の結びつきの契機となる。 その際女性はいかなる位置づけで儀礼的実践に携わるかを検討した。 そしてその女性の死後も両者の結びつき 婚姻は女性とその出生家族や 姻族間 地 夫が担う儀 の関係を絶 縁的 既婚女 霊的 リニ 優

ンとしてのシバソの性格は受動的なものだったと思われるが、シバソが祖霊と子孫との媒介として機能すると考えられて 霊との交流に関わっていた。 れ祭司とシャーマンとしての役割を担いながら、祝福や加護を与えるが災禍や不幸も惹起しうる両義的な存在としての祖 儀礼では、 バ・バタック社会では女性祭祀権と表現しうるような観念は認められないが、 女性が重要な役割を担っていた。 シバソ自身が呪術的な方法によって祖霊に働きかけることはなかったようであり、 男性呪術師であるダトゥと霊媒 (通常は既婚女性) であるシバソが、 祖霊との交流を意図したかつての供犠 そ ħ ぞ

たことは確かである。

関係は二つの地縁的リニージ間における水平軸の関係であり、 るアダット儀礼と垂直軸における交流機会である祖霊憑依の双方において、 お ている。 ける垂直軸 1 バ・バタック社会におけるフラフラと祖霊は、 彼らから幸福と繁栄がもたらされることを期待して、ボルはフラフラを敬仰し、 あ 関係である。 ١ バ ・バタックの既婚女性は、 霊的力に基づいた祝福と加護を与えうる存在とみなされる点で共通し その構造上の位置づけゆえに、 後者の関係はあるリニージに連なる過去と現在の成員間 媒介者としての役割を担うと述べることがで 子孫は祖霊を崇敬する。 水平軸における交流機会であ 前者 に 0)

きるのである。

対象を限定する。

- 1 イリンという六つの下位集団に区分されるが、このうちトバ・バタックが最大の集団である。本稿ではトバ・バタックに バタックは、方言と慣習の差違に応じて、カロ、パクパク(ダイリ)、シマルングン、トバ、アンコラ、そしてマンダ
- 2 バ・バタック人と故地の村人との間で密接な親族関係・姻族関係が維持・創成されている。 移住者が頻繁に故地を訪問する。移住者たちの生活の場は故地から切り離されているが、都市居住者を含む移住先のト し居住地が地理的に離れていても、今日の交通網や通信網の発達により、婚姻儀礼や葬儀、そして改葬儀礼等の機会に、 北スマトラ州内のみならずスマトラ島各地やジャワ島においても多数のトバ・バタック人が生活するようになった。しか るが、地元で商業に従事したり公務員や教員となる者もいる。植民地支配の確立した二○世紀初頭以降移住が本格化し、 州北タパヌリ県にほぼ相当する。そこでは、水田耕作、畑作、森林産物の採取、小規模漁業が主たる生計手段となってい トバ・バタックの故地は標高約九百メートルに位置するトバ湖の南東部から南西部にかけて広がり、現在の北スマトラ
- 3 の祭祀と女性)での報告内容を発展させたものである。その折りに貴重なコメントを下さった諸先生方に対して謝意を表 したい。 本稿は一九九六年一〇月に別府大学で開催された比較家族史学会第三〇回研究大会におけるシンポジウム(イエ・クニ
- 4 うに、父系氏族を主催者集団の単位とする儀礼が故地においても執行されるようになってきた [Bruner 1972; 1983; .987]。ただし村落生活のレベルでは依然として父系氏族は協同集団としては機能しない。 しかし都市移住者の増加に従い、都市において父系氏族を単位とする組織が形成され、父系氏族の始祖の改葬儀礼のよ
- 5 フタは長方形の敷地を持ち、中央の広場を挟んで数世帯から十数世帯の家や米倉が対面して立ち並ぶ集落である。
- (6) こうした地縁的リニージは、 呪術師などの称号を冠した個人名によって識別される。トバ・バタックのテクノニミーについては拙稿[一九九七a:四 自称・他称の両方において、リニージの参照点となる父系祖先のテクノニムないし首長や
- 7 これらの人々の間では互いにイボト(iboto)という親族名称・呼称が適用される。これは性の異なるキョウダイおよ

」を参照

)同じマルガの同世代の男女に適用される親族名称・呼称と同じである。つまりイボトという親族名称・呼称で指し示さ 結婚できない人々のカテゴリーとして認識されているのである[Bovill 1986: 131 ; Niessen 1985: 90]。

- が、別の男性にとってはフラフラとなっている場合もありうる。同じマルガであっても地縁的リニージが異なるのであれ とがある。また、一つの地縁的リニージに属する複数の男性成員をみた場合、ある男性にとってボルとなっているマルガ ただし、ある婚姻から数世代が経過すると、二つの地縁的リニージ間でフラフラ-ボル関係が逆転する婚姻が生じるこ
- 9 ドンガンは「仲間」、トゥブは「出生」を意味する言葉であり、ドンガン・トゥブで「同じ出生の仲間」を意味する。

ば、こうした事態は許容される。

- 10 さらに兄弟の妻の地縁的リニージに対してもボルとしての関係を形成しているし、逆に、娘、 地縁的リニージに対してボルとして関係するのみならず、例えば、彼の母の地縁的リニージ、父の母の地縁的リニージ、 ある地縁的リニージを中心に形成される姻族関係は多角的だからである。一人の男性に焦点を絞ったとしても、彼は妻の もう一方のドンガン・サブトゥハは「ひとつの子宮から生まれた仲間」を意味する。 もちろん実際には、ダリハン・ナ・トルの関係は三つの地縁的リニージだけでは完結しない。前節で検討したように、
- 11 ジが属するマルガとマルガとの関係、さらにはより上位レベルの集団間の関係にも敷衍されることがあ フラフラとボルとの間の非対称的関係は、婚姻の当事者となった地縁的リニージ間だけでなく、それぞれの地縁的リニ

兄弟の娘など、自らの地縁的リニージの女性を妻として迎えた男性たちが属する多数の地縁的リニージに対してフ

ラフラとしての関係を形成している [Bovill 1986: 120]。

- 12 これらの神々はデバタと称されるより総体的な「神」概念のもとで影が薄くなっているとフェルハウエンは指摘する 格や機能の区別については必ずしも明確ではない[Vergouwen 1964:67-68; Warneck 1909:25-27; 1954:27-29]。 トバ・バタックの土着宗教には創造神やヒンドゥー起源と思われる神々等、いくつかの神格が認められるが、
- 13 儀礼的機会に娘たちに土地が与えられる場合、その生涯に限っての占有権を認められることが原則だが、時としてこうし トバ・バタック社会における土地相続は父系原理によっているため、理念的には土地は息子たちの間で均分相続される。

\_Vergouwen 1964:68]。キリスト教における神もデバタと表現される。

姉妹、父の姉妹、父の父の

た土地が娘の子供たちに相続されることも生じる。

- 14 本節で記す改葬儀礼の宗教的・社会経済的動機の詳細は拙稿[一九九五]を参照
- 15 事例を参照 被改葬者と改葬する者たちの具体的系譜関係については、 拙稿 [一九九五:七八一八三、一九九七b:五一一一]
- 16 と妻のリニージであり、ボルとして重要なのはその男性の娘たちの夫のリニージである。 改葬儀礼においてフラフラの中で重要な地位を占めるのは、被改葬者のうち最上位世代の男性にとっての母のリニージ しかしマノルトルの際にフラフ

の儀礼においては、 ラとして主催者集団と対面する場合、どのリニージであっても儀礼内容に変化はない。ボルについても同様である。 参加した数多くのリニージのそれぞれと主催者集団がマノルトルを行うため、長い時間がかかるので

17 て演奏される。演奏される曲もゴンダンと称される。 ゴンダンは大小六つの太鼓と四つのゴング、そしてサルネと呼ばれる木管リード楽器から編成され、 数人の楽団によっ

- 18 場合とダトゥとは別に村落首長が存在していた場合が認められた。今日ではダトゥの存在が顕在化する場面はきわめて少 ないが、ダトゥの知識の継承者は存在している。 **ダトゥは必ずしも政治権力を握るとは限らない。筆者の聞き取り調査の結果によれば、ダトゥが村落首長となっていた**
- 19 ただしシバソは産婆ないし助産婦を指す言葉としても用いられる[Sarumpaet 1994:85; Warneck 1977:30]。

#### 参考文献

池上重弘 一九九五 「高い盛土、 堅い石ートバ・バタック族における改葬墓の歴史的変化をめぐって―」(『南方文化』第二

二号)六二一八九頁。

一九九七a 「北スマトラのトバ・バタック村落における葬制と墓制―死去時の葬儀と埋葬方法にみられる連続と

変化—」(『比較家族史研究』第一一号)三七—五五頁。 一九九七b 「トバ・バタック開拓移住者と改葬墓―北スマトラ東岸部での予備調査から―」(『南方文化』第二四

- 号) 一一一七頁。
- 馬淵東一 社) 一四七一一六一頁。 一九七四 「マラヨ・ポリネシア諸族における親族儀礼の二つの型(邦訳)」(『馬淵東一著作集』第三巻 社会思想
- リーチ、E.一九七四 「母方交叉イトコ婚の構造的意味」(『人類学再考』青木保・井上兼行訳 ———— 一九九一 『社会人類学案内』(長島信弘訳 岩波書店)。 思索社)一〇六一一七七頁。
- レヴィ = ストロース、C.一九七八 『親族の基本構造』(下)(馬淵東一他訳 番町書房)。

In Women and Mediation in Indonesia, edited by Sita van Bemmelen et. al, pp. 135-165. Leiden: KITLV Press

Bemmelen, S. van. 1992. Educated Toba Batak Daughters as Mediators in the Process of Elite Formation (1920-1942).

- Bovill, K. J. 1986. Toba Batak Marriage and Alliance: Family Decisions in an Urban Context. Unpublished Ph. D. Dissertation, University of Illinois at Urbana-Champaign
- Braasem, W. A. 1951. Proza en Poezie om het Heilige Meer der Bataks : De Bataks en hun Volksletterkunde. Djakarta, Amsterdam, Surabaja: De Moderne Boekhandel Indonesia
- Bruner, E. M. 1959. Kinship Organization among the Urban Batak of Sumatra. Transactions of the New York Academy of Sciences, Series II 22(2): 118-125.
- 1972. Batak Ethnic Associations in Three Indonesian Cities. Southwestern Journal of Anthropology 28(3): 207
- Association 1983. The Symbolics of Urban Migration. In The Prospects for Plural Societies, edited by D. H. P. Maybury -Lewis, 1982 American Ethnological Society Proceedings, Washington D.C.: American Anthropological
- Carle, pp. 133-149. Berlin, Hamburg: Dietrich Reimer Verlag 1987. Megaliths, Migration and the Segmented Self. In Cultures and Societies of North Sumatra, edited by R.
- Fischer, H. Th. 1936. Het Asymmetrisch Cross-cousin Huwelijk in Nederlands-Indie. Tijdschrift voor de Taal-, Land-,

Lando, R.P. and L.L. Thomas. 1983. Hierarchy and Alliance in Two Sumatran Societies: Toba Batak and Minangkabau, In Beyond Samosir: Recent Studies of the Batak Peoples of Sumatra, edited by R. S. Kipp, and R. D.

Kipp, pp. 53-81. Athens: Ohio University Center for International Studies Southeast Asia Program.

Lebar, F. M. (ed.) 1972. Ethnic Groups of Insular Southeast Asia. (Volume 1) New Haven: HRAF Press.

Loeb, E. M. 1990 (1935). Sumatra: Its History and People. Singapore: Oxford University Press

Marbun, M. A. dan Hutapea, I. M. T. 1987. Kamus Budaya Batak Toba. Jakarta: Balai Pustaka

Niessen, S. A. 1984. Textiles are Female...But What is Femaleness?: Toba Batak Textiles in the Indonesian Field of Josselin de Jong, pp. 63-83. Dordrecht: Foris Publications Ethnological Study. In Unity in Diversity: Indonesia as a Field of Anthropological Study, edited by P. E. de

43

1985. Motifs of Life in Toba Batak Texts and Textiles. Dordrecht: Foris Publications

Ossenbruggen, Door F. D. E. van. 1935. Het Oeconomisch-Magisch Element in Tobasche Verwantschaps-Verhoudingen. Mededeelingen der Koninklijke Akademie van Wetenschappen, Afdeeling Letterkunde 80-B-3: 63-125

1978. Batak Fruit of Hindu Thought. Madras: The Christian Literature Society.

Pedersen, P. B. 1970. Batak Blood and Protestant Soul: The Development of National Batak Churches in North Sumatra. Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing Company

Sarumpaet, J. P. 1994. Kamus Batak-Indonesia. Jakarta: Penerbit Erlangga.

Sherman, D. G. 1987. Men Who are Called "Women" in Toba-Batak: Marriage, Fundamental Sex-Roll Differences, and the Suitability of the Gloss "Wife-Receiver". American Anthropologist 89(4): 867-878

1991. The Batak: Peoples of the Island of Sumatra. London: Thames and Hudson.

- Steedly, M. M. 1993. Hanging without a Rope: Narrative Experience in Colonial and Postcolonial Karoland. Princeton: Princeton University Press
- Vergouwen, J. C. 1964. The Social Organisation and Customary Law of the Toba-Batak of Northern Sumatra. Koninklijk Martinus Nijhoff. Instituut voor Taal-, Land-en Volkenkunde, Translation Series 7, translated by J. Scott-Kemball. The Hague:
- Warneck, J. 1909. Die Religion der Batak: Ein Paradigma für die animistischen Religionen des Indischen Archipels. Leipzig: Dieterich'sche Verlagsbuchhandlung.
- Grand Rapids: Baker Book House. 1954. The Living Christ and Dying Heathenism: The Experience of a Missionary in Animistic Heathendom
- 1977 (1906). Toba-Batak-Deutsches Wörterbuch. Den Haag: Martinus Nijhoff

(静岡県立大学短期大学部